
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

​  

 



 

“La verdad” 
Queridos hermanos y hermanas 

Decir la verdad no es solo un acto de hablar con sinceridad, es 

una decisión profunda del alma, que nos enfrenta con lo que 

somos y, al mismo tiempo, nos libera de lo que no somos. La 

verdad, como un faro silencioso, no obliga, pero llama. No hiere, 

pero incomoda. No se impone, pero se manifiesta. Y sin 

embargo, aunque está siempre ante nuestros ojos, no todos 

estamos dispuestos a verla. 

Hace unos días Carlos nos compartió una frase que es clara y al 

mismo tiempo desafiante:  

“La verdad es liberadora, pero primero tenés que estar 

dispuesto a verla.” Porque la verdad no es una imposición divina 

ni un decreto humano. Es una luz, que solo alumbra a quien 

abre las ventanas de su ser. Es una puerta que se abre hacia la 

liberación interior, pero solo si antes nos animamos a mirar con 

honestidad lo que hay dentro de nosotros mismos. 

Muchas veces, caminamos la vida con una venda suave, que no 

lastima, pero que impide ver. No porque se nos obligue a no ver, 

sino porque a veces el alma prefiere la comodidad de la sombra 

antes que el deslumbramiento de la claridad. Y sin embargo, el 

alma que elige la sombra aprende, tarde o temprano, que la 

oscuridad no da respuestas, solo esconde las preguntas. 

La verdad no es una palabra, es un proceso. No es un final, es un 
 



 

despertar. Y no todos están dispuestos a ese despertar, porque 

implica asumir nuestras responsabilidades, dejar los viejos 

disfraces, abandonar las excusas, y enfrentarnos cara a cara con 

lo que somos. Pero cuando lo hacemos, es recién entonces 

cuando la verdad nos libera. Porque nadie puede ser libre si está 

prisionero de sus propias evasiones. 

Si te mirás al espejo y ves lo que sos, sin vergüenza, sin miedo, 

sin maquillaje… ese es el primer paso hacia la libertad. La 

verdad no te juzga, te revela. No te condena, te despierta. No te 

lastima, te desnuda, para que puedas vestirte otra vez con tu 

verdadera esencia. 

Lo paradójico es que muchas veces creemos que esconder la 

verdad nos protege. Que no decir lo que pensamos evitará el 

conflicto. Que no enfrentar nuestras sombras impedirá el dolor. 

¡Qué gran ilusión! Porque todo lo que se reprime, duele más. 

Todo lo que se oculta, pesa más. Todo lo que se niega, termina 

gritando con fuerza. No saber la verdad no es una forma de paz. 

Es una forma de anestesia que tarde o temprano pierde su 

efecto. 

La verdad no te pide que seas perfecto. Te pide que seas 

auténtico. Y es desde esa autenticidad, desde ese encuentro 

honesto, que empieza el milagro. Todo cambio real en la vida 

aparece cuando dejamos de mentirnos. Porque no hay cura para 

lo que no se reconoce. Y no hay libertad cuando lo que nos 

oprime, vive dentro nuestro. 
 



 

Por eso, cuando finalmente nos disponemos a ver la verdad, es 

como abrir una ventana en un cuarto donde hace años no 

entraba el aire. Al principio duele el viento, incomoda el frío, 

molesta la luz. Pero después, ¿quién quiere volver al encierro? 

¿Quién extraña la oscuridad al descubrir la luz? 

Hay una historia que queremos compartir con ustedes que 

ilustra lo dicho: 

Había una vez una mujer llamada Lucía, que vivía en un 

pequeño pueblo conocido por sus artesanías. Era tejedora, y 

todos en el pueblo sabían que sus telas eran de las más hermosas 

que se podían encontrar. Sin embargo, aunque sus manos tejían 

belleza, su alma vivía en un gran desorden interno. 

Lucía cargaba un gran peso, un silencio que cada día se hacía 

más pesado. Había una parte de su historia que sentía que no 

debía tocar. Y aunque la vida seguía adelante y su trabajo era 

admirado, cada vez que entraba a su hogar, sentía una opresión, 

un vacío que no sabía cómo explicar. 

En su casa había un gran espejo, pero estaba cubierto con una 

sábana. Hacía años no se atrevía a destaparlo. Había ocurrido 

un hecho doloroso en su pasado y, desde entonces, dejó de 

mirarse. Decía que no lo necesitaba. Que ya sabía cómo era. 

Pero, en el fondo, tenía miedo de ver algo más que su reflejo: 

tenía miedo de ver su verdad. 

Una tarde, un anciano sabio del pueblo pasó por su casa. No dijo 

 



 

mucho, solo se detuvo al ver el espejo cubierto y le dijo: “Las 

cosas que se tapan no desaparecen. Solo pierden su poder de 

iluminar.” Y se fue. 

Esa noche, Lucía no durmió. Al día siguiente, con las manos 

temblorosas, se acercó al espejo. Levantó la sábana y lo encontró 

roto en varios trozos. Había estado así mucho antes de taparlo. 

Lo cubrió para no verlo, pero el espejo seguía allí, roto. 

Se arrodilló, se miró en esos fragmentos, y lloró como nunca 

antes. Lloró por lo que había perdido. Lloró por lo que había 

callado. Lloró por lo que no se había permitido ver. Fue duro, 

pero fue necesario. Esa mañana empezó a juntar los pedazos. No 

reparó el espejo para que no se notaran las cicatrices. Las 

respetó. Las dejó a la vista. Porque entendió que su verdad 

estaba hecha de luces y sombras, de heridas y sanaciones. Ese 

día, por primera vez en años, se volvió a ver entera dentro de su 

fragmentación. 

Y entonces pudo respirar hondo. Ese día entendió algo: la 

verdad no siempre te devuelve una imagen perfecta, pero 

siempre te devuelve una imagen auténtica. Y mirar esa verdad 

fue el primer paso para liberarse de una historia que la había 

tenido prisionera tanto tiempo. 

La verdad no promete caminos fáciles, promete caminos reales. 

El alma no evoluciona cuando evade las lecciones, evoluciona 

cuando se atreve a aprenderlas. ¿Y cómo aprende? Viendo. 

 



 

Nombrando. Admitiendo. No hay crecimiento sin 

reconocimiento. No hay paz sin desnudarse de las mentiras que 

nos imponemos a nosotros mismos. 

La verdad es el gran catalizador de toda transformación. Es el 

bisturí que cura, no que hiere. Es la llave que abre la puerta, no 

que la traba. Es el fuego que purifica, no que destruye. Pero 

para que la verdad actúe, primero hay que desearla. 

Cuando nos permitimos ver la verdad, aunque duela, algo 

dentro nuestro se acomoda. Lo negado se integra. Lo oscuro se 

ilumina. Lo reprimido se expresa. Y entonces, 

sorprendentemente, nos damos cuenta de algo: no había 

monstruos dentro nuestro, solo partes de nosotros esperando ser 

escuchadas. 

Ver la verdad nos devuelve una cosa preciosa: la paz. Porque la 

verdad no solo ordena nuestras acciones, ordena nuestro 

interior. Y cuando eso pasa, podemos caminar más ligeros, más 

libres, más conectados con quienes somos realmente. 

El mundo necesita de personas verdaderas. Porque un alma 

verdadera inspira. Un espíritu libre contagia libertad. Una 

persona en la verdad, aunque no sea perfecta, se vuelve un faro 

para otros que aún dudan en quitar sus propias vendas. 

La Hermana Teresa nos dice hoy:  

“La verdad no es una carga, es un regalo. Pero como todo regalo 

profundo, necesita ser aceptado. Nadie puede obligarlos a ver la 

 



 

verdad. Pero tampoco nadie puede quitarles el poder de 

hacerlo.” 

Hermanos y hermanas: 

Que hoy sea un día para preguntarnos: ¿Qué verdad no estoy 

queriendo ver? ¿Qué parte de mí espera ser escuchada? ¿Qué 

espejo tengo cubierto por miedo? Y si encontramos valor 

suficiente para mirar, entonces habremos dado el primer paso 

hacia una vida más real, más plena, más nuestra Y de esa 

manera encontraremos “PAZ” 

Que Dios nos proteja, que Jesús nos ilumine, que la Hermana 

Teresa nos guíe y que María nos acompañe. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 


	 
	 
	 

