
 

 
 

 
 
 
 

 
 
 

 
 

 
 

 
 

 
 
 

​  

 



 

“¡No te engañes!” 
 

Queridos hermanos y hermanas: 

En esta Ceremonia de hoy queremos reflexionar con ustedes 

respecto a una frase. que Carlos nos compartió. Que parece 

simples, pero esconde universos de profundidad. La frase dice: 

“Quien no se reconoce a sí mismo, fácilmente se engaña. La peor 

de las mentiras es lo que no decimos, a nosotros mismos.” En 

estas palabras habita una verdad que, aunque a veces temamos 

mirarla de frente, nos conduce a la raíz misma del crecimiento 

humano y espiritual: el autoconocimiento. 

Reconocerse no es una tarea que se haga en un instante. No se 

trata de mirarse en el espejo y describir lo que vemos. 

Reconocerse es mirarse en el alma y animarse a escuchar lo que 

callamos. Es aceptar que dentro de nosotros hay luces y 

sombras, fortalezas y debilidades, certezas y dudas 

Solo quien se atreve a verse tal cual es, sin disfraces ni excusas, 

comienza realmente el camino de la verdad. 

Porque cuando no nos reconocemos, empezamos a mentirnos. Y 

esa mentira, aunque no se diga en voz alta, pesa. Es silenciosa, 

pero constante. Es la mentira que nos adormece, que nos 

convence de que “todo está bien” cuando algo dentro nuestro 

grita que no lo está. Es la mentira que nos aparta de la Fe, 

porque la Fe solo puede habitar en almas sinceras. 
 



 

El  alma  no  puede  respirar  detrás  de  una  mentira. Por eso el 

primer paso hacia cualquier cambio, cualquier evolución, es el 

reconocimiento: quién soy, qué siento, qué necesito, qué busco 

realmente. 

Permítannos contarles una historia, como solemos hacer en estos 

encuentros, porque a veces una historia explica mejor que mil 

conceptos . 

Gabriel era un hombre que, a simple vista, tenía todo: trabajo, 

familia, estabilidad. Pero dentro de sí cargaba un vacío que no 

entendía. Había dejado de sentirse él mismo. Cada día se ponía 

una sonrisa que no sentía, se convencía de que todo estaba bien, 

y así iba caminando, sin rumbo pero con apariencia de tenerlo. 

Un día, en una charla casual, una amiga le dijo algo que lo 

descolocó: 

—Gabriel,​ ¿vos​ todavía​ te​ reconocés​en​ lo​ que​

hacés? 

 

Esa pregunta lo acompañó toda la noche. “¿Me reconozco en lo 

que hago?”,​ se   repitió​una    y    otra    vez. Y descubrió que 

no. Que hacía tiempo había dejado de reconocerse, que vivía en 

modo automático, repitiendo gestos y palabras que ya no nacían 

del alma, sino de la costumbre. 

A la mañana siguiente, en lugar de ir directamente a su trabajo, 

fue al parque que solía visitar cuando era joven. Se sentó en el 

 



 

mismo banco donde, años atrás, había soñado con lo que quería 

ser. Cerró los ojos, respiró, y se permitió llorar. Lloró no de 

tristeza, sino de alivio. Porque al fin se reconocía: no era quien 

mostraba ser, era quien siempre había estado esperando 

escucharse otra vez. 

Ese día comenzó a cambiar. No cambió el mundo a su alrededor, 

pero cambió su mirada. 

Y cuando cambió su mirada, todo empezó a encontrar un 

sentido nuevo. 

Reconocerse fue el inicio de su nueva vida. Y aunque no lo sabía 

en ese momento, esa verdad silenciosa fue su oración más 

sincera. 

Reconocerse no es una tarea cómoda, pero es necesaria. 

El silencio interior no debe ser un refugio para ocultarse, sino un 

espacio para escucharse. 

Porque hay silencios que esconden mentiras, y hay silencios que 

sanan. 

La diferencia está en si el silencio se usa para negar o para 

comprender. 

El ser humano crece en la medida en que se permite ser sincero 

consigo mismo. 

Reconocerse no es debilidad; es sabiduría. Porque solo quien se 

conoce puede conducirse con verdad. 

En cambio, quien se miente vive girando en círculos, buscando 
 



 

en los demás lo que debe encontrar dentro. 

Y hay un punto en el que entendemos que la mentira no solo nos 

separa  de  los  otros,  sino  de  nuestra  propia  esencia. Nos  

desconecta  del  propósito,  del  sentido,  de  la  calma. La 

mentira interior crea ruido, y en ese ruido se pierde la voz del 

alma. 

Desde la Fe, reconocerse es un acto de amor espiritual. Dios no 

pide que seamos infalibles; pide que seamos sinceros. Porque en 

la sinceridad está la apertura, y en la apertura llega la luz. 

 

Reconocerse ante Dios es decir: “Aquí estoy, con mis errores, 

mis dudas, mis heridas y mis ganas de aprender.” 

Quien se reconoce, se encuentra con Dios dentro. 

Porque solo quien se quita las máscaras puede sentir la 

presencia divina con plenitud. 

Hermanos y hermanas, cada uno de nosotros lleva máscaras 

diferentes: la del orgullo, la del miedo, la del deber, la del “todo 

está bien”. 

Pero llega un punto en que esas máscaras pesan tanto que ya no 

podemos respirar. 

Y la vida, con su sabiduría, nos empuja a detenernos. 

A veces lo hace con una pérdida, con un error, con un quiebre. 

No como castigo, sino como oportunidad. 

Porque solo cuando algo se rompe, la luz puede entrar. 
 



 

Y cuando esa luz entra, no ilumina solo lo bonito. También 

revela lo que escondíamos. 

Ese es el verdadero momento del encuentro: cuando nos 

miramos con honestidad, sin reproche, sin miedo, y decimos 

“esto soy”. 

Ahí comienza la transformación. 

 

La verdad interior es una medicina. 

No siempre sabe bien al principio, pero cura. Curar el alma no 

es olvidar, sino comprender. Y comprender exige reconocerse. 

Cada vez que nos decimos la verdad, aunque duela, nos 

liberamos un poco más. 

Queridos hermanos y hermanas, reconocerse no es un acto que 

se hace una vez, sino un ejercicio permanente. 

Cada día nos enfrentamos con versiones de nosotros mismos: las 

que fuimos, las que somos, las que soñamos ser. 

Y en esa convivencia interna debemos mantener la verdad como 

guía. 

La Hermana Teresa una vez nos dijo: “La peor mentira no es la 

que dicen con la boca, sino la que callan con el alma. 

Porque esa mentira les roba lo más sagrado: la conexión con 

vuestra esencia. 

 

 



 

Y sin esa conexión, ni la Fe, ni la esperanza, ni la paz pueden 

florecer.” 

Por eso, cada vez que el silencio nos invite a mirar hacia adentro, 

no lo esquivemos. 

Debemos escucharnos, reconocernos, perdonarnos y volver a 

empezar. 

 

Que cada uno de nosotros se anime a vivir en verdad, para que 

la Fe sea luz, la esperanza sea fuerza, y la vida, un reflejo 

honesto del alma. 

Que Dios nos proteja, que Jesús nos ilumine, que la Hermana 

Teresa nos guíe y que María nos acompañe. 

 

 

 
 

 


	 
	 
	 

